Milel ve Nihal, 14 (1), 2017
doi: 10.17131/milel.324211

De Facto Siyasal Otoriteden
Mesru Siyasal Iktidara: Matiiridi’nin
Ulu’l-Emr Kavramsallastirmasi

Saban Ali DUZGUN-

From De Facto Political Authority to Legitimate Power:
Maturidi’s Conceptualization of the Term Ulu’l-Amr

Citation/©: Diizglin, Saban Ali (2017). From De Facto Political Authority to
Legitimate Power: Maturidi’s Conceptualization of the Term Ulu’l-Amr,
Milel ve Nihal, 14 (1), 24-35.

Abstract: There have been many works on political theories in Islamic thought,
some of which have the character of mirrors for princes (flrstenspiegel)
that advise the rulers how to rule, how to cope with the crisis conditions or
chaos management and how to struggle for power. The examples of this
genre are lbn Zafer's Sulvan al-Mutd’ ff ‘udvén al-atbd’ and Turtlsl’s
Sirdcu’l-mulik. Some others philosophy about the character of politics and
give the main features of the ruler such as Farabi’s Fusilu’l-madani and
el-Madina al-fddila; Juwaini’s Giyds al-umem fi iltiyds az-zulam,
Dawwani’s Ahldk-1 Caldli, Ibn Jama‘a’s Tahrir al-ahkdm f7 tadbiri ahl al-
Isldm and Ibn al-Fir(z’s Gurrat al-baydd. Some works deal with much
more comprehensive structure of the state including bureaucratic one, the
examples of which are Siydsatndma of Nizamulmulk and Kutadgu Bilig of
Yusuf Has Hajib. On the other hand, we have scholars who did not directly

* Prof. Dr., Ankara Universitesi Hahiyat Fakiiltesi, Kelam Anabilim Dali [duz-
gun@ankara.edu.tr]



De Facto Siyasal Otoriteden Mesru Siyasal Iktidara

tackle this matter but indirectly commented on it through interpreting the
key terms related to the politics like itaat, ulu’l-amr, shira, al-amr bi’l
ma’ri va’n-nahy ani’l-munkdr, adl, hukm, khildfa, bay’a, waldya, mulk,
amn, etc., Ibn Taymiyya is the outstanding example of these scholars who
did not author any specific treatise on the subject but contributed extensi-
vely while interpreting related terms. In this paper we will analyze
Maturidi’s ideas on wu/u’l-amr which is among the hot debates in political
agenda. In his aloofness with the state and in his insistence on the rule of
law represented by the values and norms, Maturidi has the same sensitivity
when interpreting the term ulu’l-amr.

Key Words: Maturidi, ulu’l-amr, ulama, umara, political philosophy.

Atif/©: Dlzglin, Saban Ali, (2017). De Facto Siyasal Otoriteden Mesru Siyasal
iktidara: Matiiridinin Ulu’l-Emr Kavramsallastirmasi, Milel ve Nihal, 14
(1), 24-35.

0z:  islam dislince tarihinde siyasal kuramlarla ilgili cok sayida eser kaleme
alinmistir. Bunlardan bir kismi prenslere ayna (fiirstenspiegel) tiirl eser-
ler olup yoneticilere yol gostermekte, kriz zamanlarinda halki nasil idare
etmeleri gerektigi, iktidar miicadelesini nasil verecekleri gibi konularda
onlara uyarilarda bulunmaktadir. ibn Zafer'in Sulvénu’l-Mutd’ fi ‘udvani’l
etbd" ve Turtlsl'nin Sirdcu’l-miildk’'u bu tiiriin en dnemli drnekleridir.
Eserlerden bir kismi ise siyasetin felsefesini yapmakta ve ideal yoneticinin
nitelikleri Uzerinde durmaktadir. Farabi’'nin Fusdlu’l-medeni ve el-
Medineti’l-fadila’s);;  Clveyni’nin  Giydsu’l-idmem  fi’ltiydsi’z-zulem'i,
Dewvani’nin Ahldk-1 Celélf'si, ibn Cema’a’nin Tahririi’l-ahkdm fi tedbiri
ehli’l-Islam” ve Ton Fir(z’'un Gurretii’l-beydd’si bu tiirdendir. Bazilari ise
devletin blrokratik organizasyonu dahil cok daha kapsamli meseleleri ele
almaktadirlar. Nizamilmilk’ln Siyasetname’si, Yusuf Has Hacib’in Ku-
tadgu Bilig'i bunun &rneklerindendir. Bunlarin diginda dogrudan siyaset
felsefesiyle ilgili eser yazmamakla birlikte ¢calismalarinda dolayli olarak
meseleyi irdeleyen bilginler de vardir. islam siyaset felsefesinin omurga
kavramlari haline gelen jtaat, ulu’l-emr, sira/mesveret, emr-i bi’l-ma’rif
nehy-i ‘ani’l-miinker, adalet, hiikiim, hilafet, biat/bey’at, veldyet, miilk,
emn/emanet, ehliyet, liyakat, vb. terimleri yorumlarken bu bilginlerin ko-
nuyla ilgili gérislerini 6grenmekteyiz. Dogrudan siyaset felsefesiyle ilgili
yazmayan ama yorumlarinda konuyla ilgili gérislerini beyan eden bir isim
olarak Ibn Teymiye’yi bunun 6rnedi olarak anabiliriz. Bu yazida, etrafinda
epeyce glrilth koparilan ulu’l-emr terimine Matiridi’nin nasil bir anlam
ylkledigi tartisiilmaktadir. Kendisi devletle iliskilerinde mesafesini koru-
yan, bilginin temsil ettigi temel deger ve normlari herkesin kendisine gore
hizalanacadi yasam normlari olarak savunan Matiridi‘nin ulu’l-emr yoru-
munda da ayni duyarhligi gdsterdigine sahit oluyoruz.

Anahtar Kelimeler: Matiridi, ulu’l-emr, Glema, Gmer4, siyaset felsefesi.

25
MiLeL vE NiHAL

inanc¢-Riiltiir-mitoloji



Saban Ali DUZGUN

26

Giris: Ulu’l-emr - Dilsel Analiz

Ulu’l-emr, Islam’da siyaset teorileri baglaminda referansta bulunu-
lan 6nemli bir terimdir. Bu yazimizda, terimin boyle bir kullanima
ne kadar elverisli oldugunu Imam Matiiridi’nin ilgili ayetleri yo-
rumu iizerinden tahlil edip degerlendirecegiz.

Ulii’l-emr terkibindeki ulil edati1 Kur'an-1 Kerim’de yaygimn bir
kullanima sahiptir. Oncelikle bu edatla kullanilan terkiplere goz at-
makta yarar var:

Ul be’s (kudretliler)!; Ulfi bakiyye (kalici deger iiretenler);?
Ulu’d-darar (engelliler)’; Ulu’l-azm (kesin kararlilar)*; Ulu’l-ebsar
(6ngorii sahipleri)s; Ulu'l-elbdb (sagduyu sahipleri)s; Ulu’l-emr (bil-
ginler/otorite sahipleri)’; Ulu’l-erhdm (akrabalar)s; Ulu’l-eydi ve’l-
ebsar (otorite ve Ongorili sahipleri)’; Ulu’l-fadl (erdemliler/lii-
tufkarlar)'0; Uli ecniha (kanatlilar)'; Ulu’l-kurbd (yakinlar)'2; Ulu’l-
irbet (ilgili olanlar)’®; Ulu'n-na‘meti (refah iginde yiizenler);
Ulu’n-nuhd (vicdan sahipleri)'s; Ulu’t-tavli ve’s-se‘at (erk sahip-
leri)'é; Ulu’l-“ilm (bilginler)'.

Ulu’l-emr terkibi Nisa Suresi'nin 59. ve 83. ayetlerinde su se-
kilde gegmektedir:

117/Isra 5; 27/Neml 33; 38/Fetih 16.
211/Hud 116.

34/Nisa 95.

446/Ahkaf, 35.

5 3/Al-i imran 13; 24/Nur 44; 59/Hasr 2.
6 2/Bakara 179, 197, 269; 3/Al-i Imran 7, 190; 5/Maide 100; 12/Yusuf 111; 13/Ra’d
19; 14/Ibrahim 52.

7 4/Nisa 59, 83

8 8/Enfal 75; 33/Ahzab 6.

9 38/Sad 45.

10 24/Nur 22.

11 35/Fatir 1.

129/Tevbe 113.

13 24/Nur 31.

14 73/Miizzemmil 11.

1520/Ta-Ha 54, 128.

16 9/Tevbe 86.

17 3/Al-i imran 18.

MiLeL vE NiHAL

inang-Riiltiir-mitoloji



De Facto Siyasal Otoriteden Mesru Siyasal Iktidara

“Ey iman edenler! Allah’a, peygambere ve sizden ulu’l-
emr’e itaat edin ve herhangi bir konuda anlasmazliga dii-
serseniz, onu Allah’a ve Peygambere gétiiriin; tabi eger
Allah’a ve Ahiret Gliniine (gergekten) inaniyorsaniz. Bu
(sizin igin) en hayirlisidir ve sonug olarak da en iyisidir.”
(59. ayet)

“Onlar, kendilerine giivenlikle ya da endiseye kapilip
tedbir alinacak bir durumla ilgili bir bilgi ulastiginda,
onu etrafa yayarlar. Oysa onu peygambere ve ulu’l-emr’e
iletselerdi, onlar arasindan mevcut durumdan sonuglar
¢ikarma giiciinde olanlar, onu degerlendirip dogru bir
yargtya varirlardi. ...” (83. ayet)

Matiiridi'nin bu iki ayeti yorumunda dolayli olarak Islam dii-
stince tarihinde siyasal kuramlara katkida bulunabilecek goriisle-
rine ulagsmak miimkiin goriinmektedir.

Ulu’l-emr ve Politik Baglam

Ulul’l-emr terimi, Hz. Peygamberin vefatindan sonra anlam genisle-
mesine ugrayarak yeniden kavramsallastirilmis ve tarihsel tecriibe-
lerin zorlamastyla bundan kastin bilginler mi (ulema), yoneticiler mi
(timerd) yoksa devlet bagkan1 mi (emir) oldugu konusunda tartisma-
lar yasanmaistir. Bu anlam genislemesi ilk defa imamet/devlet yone-
timi meselesini dini bir mesele olarak goren ve masum imam
doktrinini gelistiren $ia’da goriilmiistiir. Onlar ulu’l-emr terimini,
imamlarinin mesruiyetini ve masumiyetini Allah ile temellendir-
mek i¢in kullanmiglardir.18

Ulu’l-emr terkibini politik baglama tasimanin ana sebeplerin-
den biri, Nisa Suresi'nin 59. ayetinde itaat ve emr sozciiklerinin kul-
lanilmasidir. Kur'an’da emr kavramimin bilmeyle degil,
yapmayla/yiiriitmeyle ilgili sosyo-politik bir vurgu tasimas yoru-
mun politik bir baglama tasinmasinda etkili olmustur.

8 Bu mesele, mesruiyetin Olgilistine iliskindir ve tartigmaya iki basat goriis
hakimdir: 1- Siyasi iktidar kendisini doguran gii¢, 6ge ya da diisiinceye bagh
kaldiginda mesru kabul edilir. Bu durumda iktidar kaynagini nereden aliyorsa
ona dayanmak zorundadir. 2- Ancak buna ragmen bazi diisiiniirler ahlaki bir
Olciitiin olabilecegini belirterek insan kisiligine, insan haklarina ve temel hiirri-
yetlerine sayg1 gdstermeyen iktidarlarin mesruiyetlerinin olamayacagini savun-
muglardir.

27
MiLeL vE NiHAL

inanc¢-Riiltiir-mitoloji



Saban Ali DUZGUN

28

Itaat talebi birlige, par¢alanmamaya bir ¢agridir. Matiiridi’ye
gore, insanlarin sorunlarina ¢oziim iiretmede hemfikir olduklar:
(icmd) zamanlarda, ayr bir ¢oziim arayisina girerek Allah’in kita-
bina ve siinnete miiracaatlari zorunluluk tasimaz.' Bu iki kaynaga
miiracaat zorunlulugu ‘anlasmazlik’ durumundadir. Anlasmazli-
g1in toplumu pargalama riskine karsi, herkesi baglayici daha temel
bir nirengi noktasina ihtiya¢ duyulur. Miiminler i¢in bu Allah’in ki-
tab1 ve resuliiniin sorun ¢6zme yontemidir (siinnet).

Matiiridi'nin Ulu’l-emr’i Ulema Olarak Yorumlama Gerekgeleri

Ulu’l-emr terimi ayette cogul formunda gelmistir. Bundan hareketle
Maturidi bu terimi, sivil inisiyatif sahipleri ve ulema olarak yorum-
lamaktadir.? Ulu’l-emr’i ulema olarak gorme konusunda Matiiridi,
sahabeden Ibn Abbas ile tAbiundan Miicahid'i takip etmektedir. Bu
iki isim de ulu’l-emr’i yoneticiye atfetmemektedirler.?!

Matiiridi 59. ayette gecen ulu’l-emr’e, hem ulema hem umera
(yetkilendirilmisler) hem kiigiik askeri birlik (seriyye) komutanlar1
hem de akil adamlar (ehlii’l-hiyar=iyiyi koétiiden ayirt etme yetisi
olanlar) anlaminin verildigini aktarmaktadir. Ancak bunlara itaati,
‘yaptiklar: isi bilme ve yaptiklarinin yaratacagi sonuglarit éngore-
bilme yetilerinin bulunmas1’” kaydina baglamaktadir. Hz. Peygam-
berin “Burnu kesik bir siyahil kole bile size komuta ediyorsa,
Allah’in kitabina uygun davrandig: siirece, onu dinleyin ve itaat
edin”?? s0zii de, itaatin mutlak degil kayitli oldugunu, yonetenin de
yonetilenin de temel deger ve normlarla kayit altina alindigini gos-
termektedir. Insanlarin kaosa siiriikleyecek ve anomi yaratacak
emirlere (masiyet) uyulmamasi gerektigini beyan eden Hz. Peygam-
ber, bu tiir emirlere kulak verilmemesi ve itaat edilmemesi gerekti-
gini sOyleyerek? sivil itaatsizlige dikkat cekmektedir.

19 Matiiridi, age, s. 296.

20 Matiridi, Te'vildtii’l-Kur’an, (Tahk: Bekir Topaloglu, vd.), Mizan Yay., Istanbul,
2005, .3, s. 293.

2 Zafir el-Kasimi, Nizamii'l-hiikm fi’s-seria ve't-tarihi’l-Islémi, Beyrut, 1974, s. 235.
Ayrica bkz. Rasid el-Gannusi, Islam Devletinde Kamusal Ozgiirliikler, (Cev. Osman
Tung) Mana Yay., Istanbul, trsz., s.168.

2 Maturidi, Te'vildti’'l-Kur’dn, c. 3, s. 293.

2 Matiiridi, agy. “... Fe men emera bi ma’siyetin feld sem’a aleyhi ve Id tdate.”

MiLeL vE NiHAL

inang-Riiltiir-mitoloji



De Facto Siyasal Otoriteden Mesru Siyasal Iktidara

“

Matiiridi 83. ayette gecen “... Meseleyi Allah’in elgisine ve

ulu’l-emr’e gotiirselerdi, hiikiim/sonug¢ ¢ikarma giiclinde olanlar

4

onu degerlendirebilirlerdi...” ayetinden hareket ettiginde, hii-

kiim/sonug ¢ikarma (istinbat) isini ulemaya atfetmektedir.

Matiiridi Allah ve Peygamber’e itaatten sonra anilan ulu'l-emri
yoneticiler olarak tanimlamanin ve onlara ifaatin Allah’tan sonra
anilmis olmasinin getirecegi, ‘otoritenin kaynagi'ni ilahi olanla irti-
batlandirma riskini dikkate alarak, itaat emrini, Allah’in kitabina
uygun verilen fetvalara tabi olmaya baglayarak mutlak iktida-
rin/mutlakiyetciligin oniine set cekmektedir. [taatin, goniillit kul-
luga?* evrildigi dini-politik geleneklerde otoritenin ve mesruiyetin
kaynagin1 Allah’a yaslama riskinin ¢ok daha biiyiik oldugu diisii-
niildiigiinde, mutlak iktidari ilkelerle sinirlama yoniindeki bu ¢o-
ziimleme daha da 6nem kazanmaktadar.

Ayetin “Bir konuda anlagsmazliga diiserseniz onu Allah’a ve el-
cisine gotiiriin” kismini analiz eden Matiiridi, ‘anlasmazliga diisiip
de bunun ¢éziimiinii Allah’in ve elgisinin buyruklarinda arama yet-
kisinin ulemada oldugunu séyleyerek, ulu’l-emr’in bilginlere isaret
ettigini belirtir. Ulemaya itaatten kasit da, bir grup olarak ulemanin
temsil ettigi tiizel kisilik degil, onlarin da uymasi gereken her tiirlii
yasam/yOnetim ilkesidir. Ancak ilerleyen siirecte, ulu’l-emr olarak
tespit edilen ulema grubunun, ayni1 zamanda yoneticiyi gerekli sart-
lar olustugunda gorevinden azletme yetkisine sahip olan ehlii’l hal
ve’l-akd’e?’ evrilmis oldugunu goriiriiz. Boylece ulemaya, timera
karsisinda ciddi bir denetim (velayet)?¢ gorevi yiiklenmis olmakta-
dir.

24 Bkz. Etienne de La Boetie, Goniillii Kulluk Uzerine Soylev, Cev. M. A. Agaogul-
lar, Istanbul: imge Yay., 2016.

2 Bedriiddin Ibn Cemaa’nin Almanca’ya da gevrilmis bulunan Tahririi'l-ahkim fi
tedbiri ehli’l-Isldm mnu, Tbn Teymiye'nin es-Siydsetii’s-ser iyye’siyle karsilagtirmali
olarak ele alan Ann K. S. Lambton, State and Government in Medieval Islam adli
eserinin dokuzuncu béliimiinde, halifenin azli meselesinde bu konuyu uzun
uzadiya tartismaya agmaktadir.

2% Velayet (6zel ve tiizel haklarin korunmasini saglayan denetim mekaniz-
masi): Velayet toplumun, olusturacag: kurullar {izerinden, yoneticinin denetlen-
mesini ifade eder. Velilik yahut velayet, bir sosyal denetim mekanizmasi
iizerinden, hataya diismeyi 6nleyen bir ilkedir. Kur’an’da mii"'minlerin birbirinin
velisi olarak anilmasi, bu anlamdadir. Matiiridi velayet'i ilk olarak, hem 06zel

29
MiLeL vE NiHAL

inanc¢-Riiltiir-mitoloji



Saban Ali DUZGUN

30

Ulu’l-emr’in Umera Olarak Yorumlanmasi

Matiiridi bu ayetten 6nce (Nisa Suresi 58. ayet) “Insanlar arasinda
hitkmettiginiz zaman adaletle hitkmedin” ayetinin, adaletle hiik-
metmeyi yani yliriitmeyi igermesi itibariyle bir sonraki ayette anilan
ulu’l-emr’in umeraya isaret ettigini sdyler. Zira adaletle hiitkmetmek,
bir erkin varligini gerektirmektedir. Ancak Matiiridi iimeraya itaati,
timeranin ulemanin Allah’in kitabina uygun olarak verdikleri fetva-
lara tabi olmalarina baglamaktadir.” Bu da ulemay1 da timeray1 da
ilkeler zemininde bulusturma (hukukun istiinliigii) talebidir. Ma-
turidi, savas zamaninda bile ilm1 faaliyetlerin kesilmemesini, bunu
deruhte edecek bilgin kimselerin insanlara yol gosterecek deger ve
normlari ortaya koyma cabas: gostermelerini talep eden Kur’an aye-
tini,?8 ulemaya yiikledigi rolii gésterme agisindan tam da burada an-
maktadir.

Nisa Suresi'nin 83. ayetinde ulu’l-emr’in akil/re’y sahipleri anla-
minda oldugu daha da agiktir. Bununla birlikte, ayette akil ve rey
sahiplerinin, akil yiiriitecekleri husus giivenlikle ilgili stratejik bir
mesele olarak anildig1 i¢in, konuya iliskin en uygun karar1 verecek
olan (istinbatta bulunabilecek yetki ve yeterlikte olan) insanlara
ayette ulu’l-emr olarak referansta bulunulmaktadir:

“Onlar, kendilerine giivenlik ya da korkulup tedbir ali-
nacak bir durumla ilgili herhangi bir bilgi ulastiginda,
onu etrafa yayarlar. Oysa onu peygambere ve ulu’l-emr’e

hem de tiizel alani (emr/ ydnetim) ilgilendiren bir terim olarak yorumlamaktadir.
Ardindan, insanlar arasindaki kardeslige ve toplumsal birlik ruhuna, velayet de-
mektedir. Daha 6nce aralarinda hi¢bir bag olmayan daha da kétiisii birbiriyle
diisman olan insanlar? bu velayetle, bir araya gelebilmekte ve dinde kardesler
olabilmektedirler. Kur’an’da islerini birbirine havale etme, aralarinda pakt olus-
turma anlaminda, mii’minlerin sadece kendi aralarinda bdyle bir velayet iligki-
sine girmeleri istenmektedir.6 Velayetin ilk hali, ruhani velayettir ve dinin
yarattig1 birlik diisiincesine dayanarak, karsilikli olarak haklarin goézetilmesini
ve korunmasini gerektiren bir iligki ahlakim gerektirir.26 Ikincisi ise, nefsani
velayettir. Bu da insanlarin bizzat canlarmin ve mallarinin korunmasini miim-
kiin kilan bir hukuku gerektirir. Ruhani olan velayet, hukuka ve tiizel alana ilis-
kindir; nefsani olan velayet ise, nikah, miras, nesep gibi insanlarin canlarina ve
mallarina iligkin 6zel hukuk alanina aittir. Ruhani velayet dostlugu ve muhab-
beti gerektirir. Kur’an’da dinin sagladig1 bu kardeslikten dogan haklarin sonuna
kadar korunmasi istenir.

7 Matiiridi, age, s. 293.
28 9/Tevbe 122.

MiLeL vE NiHAL

inang-Riiltiir-mitoloji



De Facto Siyasal Otoriteden Mesru Siyasal Iktidara

(isi bilen ve isi yiiriitenlere) iletselerdi, onlar arasindan
mevcut durumdan sonuglar ¢ikarma giiciinde olanlar,
onu da degerlendirebilirlerdi. ...”

Ulu’l-emr’i Devlet Baskan1 Olarak Yorumlamanin Oniindeki En-
geller

Matiiridi'ye gore ulu’l-emr’in devlet baskani olarak alinmasinin
oniindeki engeller sunlardir:

flk olarak, Nisa Suresinin 59. ayetindeki ulu’l-emr tabiri gogul-
dur, dolayisiyla devlet bagskani anlaminda “tek kisi’ olarak alinmasi
teknik anlamda miimkiin degildir.

Ikinci olarak, ulu’l-emr ayette ihtilaf eden/anlasmazliga diisen
ve bu durumda son karar1 vermek iizere Allah’'in kitabina ve siin-
nete miiracaat eden kisiler olarak anilmaktadir. Ulu’l-emr mutlak
yonetim sahibi bir imam yahut devlet baskan1 olsaydi, hi¢bir anlas-
mazligin olmamast gerekirdi. Oysa ayette ‘anlasmazhiga dii-
sen/farkli goriiglere sahip’ ulu’l-emr’den bahsedilmektedir. Bagka
bir ifadeyle ayette gecen ulu’l-emr ifadesinin hemen arkasindan
“eger ulu’l-emr bir konuda ihtilafa diiserse” ifadesiyle ulu’l-emr’in
anlasmazhigindan bahsetmektedir. Farkli goriisler demek, aras-
tirma, akil yiiriitme ve tefekkiir demektir. Bu da ulu’l-emr’den kastin
ulema oldugunu gostermektedir.?

Ugiincii olarak ayette, peygambere ve ulu’l-emr’e meseleyi go-
tiirtip onlarin goriislerini almanin gerekliligi vurgulanmaktadir.
Ayet peygamberden ve ulu’l-emr’den bahsetmektedir. Ayetin indigi
anda Peygamber Medine site devletinin basindaydi. Bir de onun
yetkilendirdigi insanlar vardi. Hem bu ayet hem de Nisa Suresi'nin
59. ayetinde anilan ulu’l-emr, yetkin ve yetki verilmis insanlara isa-
ret etmektedir. Ayet, Peygambere ve yetkin-yetkili kisilere gotiiriip
goriis almaktan bahsettigine gore, ulu’l-emr’i salt devlet bagkani ola-
rak yorumlamak dogru degildir. Zira ayetin indigi anda devletin
basinda zaten Hz. Peygamber vardi. Onun disinda yetkilendirilmis

2 Age., s. 300. Matiiridi'ye gore bir anlagsmazlik durumunda bunu Allah’a ve el-
¢isine gotiirecek olanlar avam degildir. Zira bir konuda anlasmazhigin ¢ikmasi
i¢in enine boyuna tartisilan, karsit deliller getirilen bir mesele var demektir. Bu
ise avamin ugrasacagi bir is degildir

31
MiLeL vE NiHAL

inanc¢-Riiltiir-mitoloji



Saban Ali DUZGUN

32

olanlara Matiiridi viildtu’l-emr (yetkilendirilmisler) adin1 vermekte-
dir.

Dordiincii olarak 83. Ayette istinbat (hiikiim ¢ikarma ve doga-
cak sonuglari 6n gorebilme) ifadesi kullanilmaktadir. Bu da Allah’in
kitabindan hiikiim ¢ikarmak gibi teknik bir ifadeyi icermektedir ve
ulemanin igidir.

Besinci olarak, ayetin sonunda gegen te’vil terimi ayetin bahset-
tigi ana meselenin ¢ok da sosyo-politik bir mesele olmadiginin isa-
retidir. Te’vil de ulemanin yapacag: seydir.

Son olarak Matiiridi, ulu’l-emr’i imam/devlet bagskani olarak
yorumlayan Sia’y1 ulu’l-emr’i salt devlet baskani olarak yorumla-
yanlari da elestirmektedir.?

Kurullarin/Kurallarin Hakimiyeti Olarak Ulu'l-emr

Uli edat1 tekil degil de ¢ogul oldugu icin ulu’l-emr, bilginlerin ve
yetkilendirilmis kisilerin olusturdugu bir organ/kurum olarak anla-
mak da mimkiindiir. Bu durumda ulu’l-emr, tek tek kisilerin fikir
beyamindan ziyade kolektif karar alma mekanizmasinin adi olur. Ulu’'l-
emr’in ilerleyen siiregte devlet baskaninin gerektiginde goérevden
azledebilecek olan ehlu’l-hal ve'l-akd’e doniismesi aslinda bu kolek-
tivitenin ve kurumsallasmanin bir gostergesidir. Kelimenin ¢ogul
olarak gelmesi, toplumun islerin goriilmesinde ve sorumluluk ge-
rektiren islerin yiiriitiilmesinde tek kisiye degil, kurallara ve kurul-
lara rol devrinin 6nemine dikkat ¢ekmektedir. Bu da iktidarin
giiclinii yazil ilkelerden ve hukuktan aldig1 rasyonel ve yasal ege-
menligin hakimiyeti demektir.3!

Kolektif olarak toplumun yonetimini kurallara ve kurullara
baglama esas oldugu igin, yonetimle ilgili hususlarda Hz. Peygam-
berin de baskalarina danistigini biliyoruz. Bakara Suresi'nin 246.

3 Matiiridi, age, s. 300.

31 Egemenligin ti¢ tiir kullanihisindan bahsedebiliriz: 1- Geleneksel egemenlikte
yonetenin kendisini, etkinliklerini ve yoneten yonetilen iligkisini toplumdaki
yerlesik inang sekilleri belirler. 2- Karizmatik egemenlikte otorite, egemenligini
kazanmis oldugu karizmadan yani gergeklestirdigi olumlu islerden kazandig:
gligten alir. 3- Rasyonel ve yasal egemenlikte ise iktidar giiciinii yazili ilkeler ve
hukuktan alir.

MiLeL vE NiHAL

inang-Riiltiir-mitoloji



De Facto Siyasal Otoriteden Mesru Siyasal Iktidara

ayetinin yorumunda Matiiridi, Hz. Peygamberin savas ve toplu-
mun yonetimi gibi kamuyu ilgilendiren konularda toplumun akil
adamlarina/kamu denetgilerine ve kabile baskanlarma danistigini
aktarmaktadir.3? Bu vurgular, ortak aklin tek akildan iistiin tutul-
dugu bir siyasal retorik insasina da davettir.

Ulu’l emr’in sadece ulema olarak yorumlanmasinin bir anlam
daralmas: yarattig1 iddia edilerek, ulul’l emr’in yoneticilere yahut
kedilerine otorite emanet edilmis/yetkilendirilmis kisilere de
(iimera) isaret ettigi sOylenebilir mi? seklinde bir soru akla gelebilir.
Bu durumda eger ulu’l-emr, iimera (yOneticiler) olarak alinacaksa,
bu durumda ayetin, ‘Sizden ulu’l-emr’e itaat edin’ kisminin iyi tahlil
edilmesi gerekir. Yoneticinin bizden (minkiim) olmasi ne anlama ge-
lir? Baz1 yorumcularin iddia ettigi gibi, yoneticinin ‘biz’den olma-
sindan kasit Miisliiman olmasi midir? Kigisel kanaatimiz, kiginin
yOnetici olma ve yonetme kudretini elde etme siireclerine halkin ka-
tilim1 (se¢im yoluyla, stira/mesveret yoluyla/ denetim yoluyla vs.),
yOneticiyi ‘biz’den yapmaktadir. Ayet, ‘sizden” kaydini diismek su-
retiyle, yonetimde mesruiyet meselesine dikkat cekmekte ve yone-
ticinin kendisine karst sorumlu oldugu halki, onun mesruiyet
kaynag1 yapmaktadir.

Ulu’l-emr teriminin kazandig1 anlam genislemesiyle hem isi bi-
lenleri hem de yiiriitenleri icerdigini sdylemek miimkiindiir. Icin-
den c¢ikilmakta zorlanilan bir meselede danisilanlar anlaminda
kullamildiginda ulu’l-emr ulemadir. Alinan karar1 uygulama anla-
minda ise {imeradir/yetkilendirilmis kisilerdir. Ayetin indigi do-
nemde politik bir teskilatlanmanin olmadigini dikkate aldigimizda
ulu’l-emr’in dogrudan politik erk sahiplerini tanimladigini soyle-
mek dogru olmasa da, bugiin itibariyle onlar1 da icine alacak sekilde
bir anlam genislemesine ugradigini géormek gerekir. Ancak timera-
nin dikkate alacaklari ilkelerin ¢ikarilmasi ve uygulamada denetim
(veldyet), ulemanin sorumlulugundadir.

Sonug

Hz. Peygamber’den sonra islam toplumlarinin igine diistiigii siya-
sal kriz halinin hala devam ettigini sdylemek abart1 olmaz. Entelek-
tiiel olarak ok biiyiik mesafe kat eden Islam halklarmin siyasal

2 Te'vilat, 2/137.
33
MiLeL vE NiHAL

inanc¢-Riiltiir-mitoloji



Saban Ali DUZGUN

34

olarak bu krizden bir tiirlii ¢tkamamaktadir. Siyasal siiregler iginde
rol almayan biiyiik alimlerin, kuramsal seviyede de olsa bu krizden
kurtulus i¢in ¢aba sarf ettiklerini biliyoruz. Bunlardan biri olan
Matiiridi, Allah’a ve peygambere itaatten sonra anilan ulu’l-emr’in
devlet bagkani yahut politik erk sahibi biri olarak yorumlanmasinin
yaratacag: krizin farkindadir. Bu kriz, yonetimin kaynagi/mesrui-
yeti krizidir.3® Yoneticiyi mesru kilan halktir. Dolayisiyla halka kars:
sorumludur. Bu sorumlulugun geregi olarak da siirekli denetime
tabidir. Kendisini normlarla kayith gormeyen de facto siyasal otorite,
boylece mesru otoriteye doniismiis olur.

Matiiridi, ulu’l-emr’in ulema oldugunu sdylerken de ulemanin
ayr bir gii¢ grubu® olarak ortaya ¢ikmasini engelleyecek sekilde,

3 Tktidarin kaynag1 konusunda basat teorileri burada hatirlamakta yarar var: 1-
Iktidar kaynagini insan dogasindan yani toplumu igten ve distan gelebilecek teh-
likelere kars1 koruma giidiisiinden/diistincesinden alir. Platon ve Aristoteles ta-
rafindan savunulan bu goriise gore devlet, insanlarin korunmalari, temel
ihtiyaglarmi karsilamalari, potansiyellerini gerceklestirmeleri ve ahlaki bakim-
dan daha iyi olabilmeleri igin aragtir. 2- Iktidar kaynagini toplumda egemen olan
dinden alir. Bu goriise gore siyasi otorite ya da iktidar Tanri'nin yeryiiziindeki
temsilcisidir. 3- Iktidar kaynagmi, toplumun birlikte yasama gabasindaki ortak
iradesinden alir. Bu yaklasimi savunan Thomas Hobbes, devletin var olmamast
durumunda insan yasaminin nasil bir seyir alacagini sorar ve “insan insanin kur-
dudur,” sonucuna varir. Eger devlet olmazsa insanlar birbirlerine zarar verirler.
Bundan dolay, insanlar birbirlerine duyduklar: sevgiden dolay1 degil, korktuk-
lar1 igin ortak bir irade ya da toplumsal s6zlesme ile bir otoriteye bagvururlar.

3 Ulemanin ayr1 bir gii¢ unsuru olarak tanimlanip tanimlanmayacagi ve bunun
yaratacagi sonuglar uzun tartismalar: hak etmektedir. Su kadarini hatirlamakta
yarar var: Selguklu yonetiminin, iktd (toprak sistemi), berid (istihbarat sistemi),
ulemd ve hdngdhlar (ribatlar/zaviyeler) olarak dort gii¢ unsuru iizerine kendini
oturtmasina paralel olarak Sel¢uklular doneminin bir ismi olarak Gazali ulemay:
ayr1 bir gii¢ unsuru goriir. Bu gii¢ unsuruna iki gii¢ unsuru daha eslik eder: halife
ve sultan. Buna karsit olarak ulemay1 gii¢ unsuru olarak tanimlamayan Fadlallah
Ruzbihan Hunci Isfehani, gii¢ unsuru olarak halife ve sultandan bahseder ve bu
ikisini birlestirme egilimi gésterir. Ulemanin, 9. yiizyilin ikinci yarisindan sonra
tanumlanabilir toplumsal-dinsel bir rol yiiklendigini goriiyoruz. Bu rol kendini
ozellikle, Islam toplumlarinda agirligi her zaman diger disiplinlerden fazla olan
fikih iizerinden gostermistir. Detay icin bkz. Nabil Mouline, The Clerics of Islam:
Religious Authority and Political Power in Saudi Arabia, Yale Univ. USA; 2014, Giris
kismi; Omid Safi, The Politics of Knowledge in Premodern Islam: Negotiating Ideology
and Religious Inquiry, Carolina, 2006.

MiLeL vE NiHAL

inang-Riiltiir-mitoloji



De Facto Siyasal Otoriteden Mesru Siyasal Iktidara

onlarin gorevinin Allah’in kitabindan temel ilkeleri ¢ikarmak ve or-
taya ¢ikan bir sorunun toplum i¢in tasidig riskler konusunda 6ngo-
rillerde bulunmak (istinbat) oldugunu soylemektedir. Ulemanin
cikardig ilkelerle, hem devleti yoneten hem de onun yetkilendir-
dikleri (iimera ve vuldt) denetlenir. Tarih boyunca dogu toplumlar:
i¢in en biiytik risk olan mutlak iktidar1 ve mutlak ¢iiriimeyi 6nleme-
nin yollarindan biri erkler ayriligiyla saglanan bu denetlemenin et-
kin bir sekilde igletilmesidir. Matiiridi wulu’l-emr’e yiikledigi
anlamla, dini veya siyasi aktorlerin, hesap vermeyen/sorgulanama-
yan, denetlenemeyen, ilkelerle kayit altina alinmayan, mutlak itaat
edilen bir gii¢ olarak oniimiize ¢ikmasini engellemeye calismakta-
dir.

Kaynakca
Boetie, Etienne de La, Goniillii Kulluk Uzerine Soylev, (Cev. M. A. Agaogul-
lar1) Istanbul: Imge Yay., 2016.

el-Gannusi, Rasid, Islam Devletinde Kamusal Ozgiirliikler, (Cev. Osman Tung)
Mana Yay., Istanbul, trsz.

el-Kasimi, Zafir, Nizamii'l-hiikm fi's-seria ve’t-tarihi’l-Islimi, Beyrut, 1974.
Matiiridi, Te'vildtii’l-Kur'dn, (Tahk: Bekir Topaloglu, vd.), Mizan Yay., Istan-
bul, 2005.

Mouline, Nabil, The Clerics of Islam: Religious Authority and Political Power in
Saudi Arabia, Yale Univ. USA; 2014.

Safi, Omid, The Politics of Knowledge in Premodern Islam: Negotiating Ideology
and Religious Inquiry, Carolina, 2006.

35
MiLeL vE NiHAL

inanc¢-Riiltiir-mitoloji



